= History and Philosophy of the Language Sciences
ﬁ’ https://hiphilangsci.net/
. Hiphilangsci interviews - Interview 3

v DOI : 10.5281/zenodo.7110066

LE MOYEN AGE EST UNE SOCIETE DE LANGAGE

Entretien avec Iréne Rosier-Catach
Préparé par Emilie Aussant, Chloé Laplantine et Rafaello Pisu
Enregistré le 30 juin 2021 dans les studios de I'Université de Paris
Le présent texte est une version révisée de I'entretien.

Bonjour Iréne, merci a toi d'avoir accepté cet entretien. Nous allons
aujourd'hui parler de ton parcours, de ta carriére, des sujets auxquels
tu t'es intéressée. Pourrais-tu nous dire comment tu en es venue a
t'intéresser aux conceptions du langage au Moyen Age, quels sont les
auteurs qui t'ont intéressée et pour quelles raisons ?

Au départ, en 1974, j'ai fait une double licence, une licence d’anglais a
Charles V, avec Antoine Culioli, et une licence de linguistique, a la Sorbonne.
Dans ma maitrise, rédigée lors d’'un séjour d’'un an en Grande-Bretagne, je
me suis tout de suite intéressée aux présupposés philosophiques qu’il y avait
derriere les conflits, qui se déroulaient a I'époque, entre la grammaire
générative chomskyenne d’un cété, et le structuralisme européen, pour le
dire vite. C’est ainsi que je me suis intéressée a la dimension philosophique
des théories linguistiques. J'ai commencé, avec Jean-Claude Chevalier et
Simone Delesalle, a travailler sur Port-Royal, la Grammaire Générale — tout
le monde travaillait un petit peu sur ces questions, a I'époque, apres La
linguistique cartésienne de Noam Chomsky (1966, tr. fr. 1969), apres les
travaux de Foucault et notamment Les mots et les choses (Foucault 1966),
voila donc comment j'ai commencé. J'ai fait mon DEA sur ces questions, en
1976, et puis apres, en lisant A Short History of Linguistics de Robins (1967,
tr. fr. 1976), j'ai vu qu'il y avait tout un ensemble autre que les grammaires
de cette époque, celles des XVIle-XVllle, qui était intéressant dans cette
perspective, a savoir au Moyen Age, les grammaires philosophiques de ces
auteurs qu'on appelait les « modistes », auteurs des traités sur les « modes
de signifier ». J'ai trouvé ces textes passionnants et comme j'aime bien — je
suis une voyageuse — les chemins un petit peu détournés et moins courus,
et je me suis lancée dans cette voie moins fréquentée. Et j'ai eu la chance
d'avoir une bourse de thése accordée par Antoine Culioli — la premiére du
département (Département de recherches linguistiques, récemment créé par
Antoine Culioli a Paris VII), j'étais assez fiere —, il a accepté ce sujet, et il m'a
laissé voguer absolument toute seule pendant deux ans. Et donc jai
commencé a étudier le Moyen Age. Il a fallu que je me forme a I'époque,



parce que je n'avais pas fait de lettres classiques, je n’avais fait du latin qu’au
lycée, je n‘avais pas fait de paléographie, je ne connaissais pas l'allemand,
je n’avais pas fait de philosophie et il a donc fallu que j'apprenne a faire de
la théologie, de la philosophie, a lire les manuscrits... Je suis ainsi entrée
dans ce monde médiéval, pour moi inconnu. Et donc j'y suis entrée en
commencant par ces grammaires universitaires du Xllle siécle que sont les
traités sur les modes de signifier, ce qui a donné mon premier livre La
grammaire spéculative des Modistes (Rosier 1983), sur ce courant de
« grammaire spéculative » que I'on rapprochait également de la grammaire
générative, par son formalisme. Par la suite — on le verra — j'ai travaillé sur
d'autres auteurs qui étaient en opposition avec ce courant qui était
quasiment a I'’époque le seul connu pour la grammaire médiévale, avec
Abélard, dont on parlera aussi plus tard.

Est-ce que tu peux nous dire comment s'organise la réflexion
linguistique au Moyen Age, les relations de la grammaire avec la
philosophie, la logique, la théologie, le droit ? Et quelles sont, en gros,
les grands courants de la réflexion linguistique au Moyen Age ?

Ce qui est passionnant dans le Moyen Age, et je m'en rends encore compte
aujourd'hui, c'est que toutes les branches du savoir communiquent : les
étudiants commencent par la grammaire, la logique, la rhétorique, ils font
ensuite de la théologie, ils deviennent souvent des prédicateurs, des prétres,
etc., donc tout communique. Et donc, effectivement, il a fallu que jacquiére
une formation adéquate, en autodidacte, ce qui n’était pas simple, et cela a
été absolument passionnant de voir a quel point on ne pouvait pas rester
dans la seule grammaire. Linguiste de formation, j'avais commencé
évidemment par étudier les grammaires, mais je me suis vite apercue qu'il
fallait aller ailleurs. Ce qui est formidable dans ces théories sur les « modes
de signifier », c'est justement que leurs auteurs ne s'interrogent pas
seulement sur la complétude des phrases, sur les conditions qui les rendent
correctes, avec un systeme formel de constituants et de régles qui
effectivement méritait d'étre rapproché des grammaires chomskyennes,
mais qu'il y avait des présupposés théoriques explicites derriere ce
formalisme : les Modistes s’intéressaient a la signification, a la psychologie,
a la maniére dont les concepts étaient formés, a la maniere dont les mots
avaient rapport aux choses, et cherchaient aussi a construire une grammaire
qui devait étre, comme les autres disciplines, « scientifique », en obéissant
aux criteres aristotéliciens. Et donc, d'emblée, il fallait aborder ces
dimensions a la fois psychologique, métaphysique, épistémologique, a partir
des textes d’Aristote sur lesquels ces théories s’appuyaient, en plus de la
dimension strictement linguistique. Par ailleurs, la grammaire était lice a la
logique, puisque grammaire et logique étaient les deux sciences du langage
enseignées a I'Université au Xllle siécle, la rhétorique I'était un peu moins.
Mais, surtout, je me suis apergue, grace a un auteur que j'ai beaucoup étudié
qui s'appelle Roger Bacon, qu’il existait un autre courant méconnu, que j'ai



appelé le « courant intentionaliste ». Roger Bacon est d’origine anglaise, et
avait enseigné a la faculté des Arts a Paris dans les années 1240, puis était
devenu franciscain — je signale, d'ailleurs, que vient de sortir, chez Vrin la
traduction, accompagnée d’un avant-propos, d’une introduction, et d’un long
commentaire analytique, de son maitre ouvrage Le traité sur les signes
(Roger Bacon, De signis), un traité tout a fait remarquable qui mérite de
figurer dans les histoires de la sémiotique. La Summa grammatica de Roger
Bacon allait rencontrer les oppositions de la grammaire modiste parce que
les modistes cherchaient a construire un systeme formel de régles de bonne
formation des énoncés (si les régles ne sont pas bien appliquées, I'énoncé
est incorrect, etc.) alors que Roger Bacon, au contraire, mettait en avant
cette notion absolument étonnante d’« intention de signifier du locuteur ».
Selon lui, un énoncé peut étre considéré acceptable, tout en étant
grammaticalement incorrect, car on peut trés bien dévier des regles
communes si l'intention de signifier I'exige puisque, rapporté a cette
intention, il peut étre décodé. Ayant été formée par Culioli, cette théorie m'a
parlé immédiatement. Or j’allais me rendre compte que Roger Bacon s’était
intéressé a cette intention de signifier, a cette approche pragmatique, au
pouvoir du langage, pas seulement dans la grammaire, pas seulement dans
la logique. Il a construit cette approche au moyen d’autres disciplines, la
rhétorique, la rhétorique arabe en particulier, la musique, mais aussi les
théories magiques, donc j'ai di rentrer également dans le domaine de la
magie — pour lui en effet, le pouvoir des mots était lié aussi aux
constellations, aux planétes, a la disposition du monde et des interlocuteurs.
Roger Bacon m'a ainsi obligée, en fait, a sortir de la grammaire. Or il se
trouve que j'ai eu la chance, grace a l'invitation de mon ami Serge Lusignan,
qui venait de rédiger Parler vulgairement, les intellectuels et la langue
francaise aux Xllle et XIVe siecle (Lusignan 1986), de pouvoir aller étudier et
enseigner a Montréal, en 1989-90, au Centre d’études médiévales, ou j’ai pu
rencontrer et parler avec des collegues dominicains — ou plutét ex-
dominicains. lls m’'ont tout de suite conseillée, si je m’intéressais a la
question du langage, avec cette dimension accordée a I'« intention de
signifier », donc au langage en contexte et en acte, dans sa dimension
intersubjective, de lire ce que les théologiens médiévaux écrivaient sur les
formules sacramentelles. Pendant six mois, je suis rentrée dans ce nouveau
domaine et cela a vraiment été pour moi une découverte formidable, parce
que, effectivement, les théologiens, pour les formules sacramentelles,
avaient élaboré des théories absolument incroyables — je pourrais dire des
théories « énonciatives » - puisque, apres tout je suis culiolienne et je le reste
— c'est-a-dire des théories qui prenaient en compte tous les paramétres de
I'acte de langage, le locuteur, I'€énonciateur, I'auditeur, le contexte, le rituel,
avec tous les ratés qui pouvaient se produire et qui invalidaient I'efficacité du
sacrement, et avec cette formule définitoire qui est évidemment
extraordinaire — quand on avait lu Austin : « le signe sacramentel est un
signe qui fait ce qu'il signifie » (id efficit quod figurat). Cet abondant corpus a
été une grande découverte. Et grace a elle, Alain de Libera m'a proposé, au



retour de mes six mois @ Montréal, d’entrer & I'Ecole pratique des hautes
études en sciences religieuses, ou j'ai passé 10 ans a étudier ce corpus, ce
qui était au départ difficile parce que je n’avais pas du tout de formation
théologique. Et c'est de la que je suis partie dans différentes directions, a
nouveau vers les théories magiques (puisque les théologiens, comme les
anthropologues de nos jours, comparaient [lefficacité des formules
sacramentelles a celle, qu'’ils refusaient, des formules magiques), mais aussi
du c6té du droit puisque, en fait, toutes ces questions liées a l'intention
relévent de I'éthique, de la théologie morale et du droit. On peut mentionner
par exemple, a propos de lintention du prétre : « est-ce que lintention
compte autant que les paroles qui sont dites ? », « est-ce qu’une intention
déviante avec des paroles correctes est suffisante ? », ou a l'inverse « est-
ce que des paroles fautives avec une intention droite invalident le
sacrement ? ». Toutes ces questions étaient également abordées dans le
corpus juridique avec les théories du mensonge, du serment, du parjure, du
contrat, etc. Je me suis ainsi assez facilement laissée guider par Roger
Bacon pour sortir de la grammaire. Je me suis apercue que tout
communique, et que tout communique parce que le Moyen Age est une
société de langage, de langage parce qu'évidemment il y existe des rituels
de parole — on en parlera — mais aussi parce que le savoir est basé sur le
commentaire, donc on lit, on étudie et on produit des textes qui sont des
commentaires. Or, en lisant des commentaires qui sont en latin, donc dans
une langue étrangére, on estimmédiatement face a une opacité du langage.
Je dis toujours que la « Querelle des universaux » (voir de Libera 1996) a
pris son essor, au début du Xlle siecle, quand on a lu les textes dans les
écoles, quand on a lu, par exemple, les Catégories d'Aristote, avec des
formules comme « blanc est une couleur » : on s’est alors demandé ce que
signifiait et dénotait le nom “blanc” : « le mot “blanc” ? la chose blanche ? le
concept blanc ? », ce qui a impulsé des débats entre une lecture nominaliste
et une lecture réaliste.

L'histoire de la pensée médiévale est-elle une discipline récente ? Est-
ce qu'elle a beaucoup changé dans ses intéréts ? En quoi son apport
peut-il modifier les études sur les théories postérieures ? On pense
notamment au travail d'édition qui a considérablement modifié le
panorama médiéval.

Les études sur le Moyen Age, et plus particuliérement sur les théories
linguistiques médiévales ne dont pas exactement récentes. Alain de Libera
(2016) et Catherine Kdnig-Pralong (2016) en particulier ont bien étudié le
renouveau de l'intérét pour le Moyen Age a I'époque de Victor Cousin, au
XIXe siecle, en montrant qu’en fait la pensée médiévale avait longtemps été
considérée comme une pensée essentiellement théologique, avec un voile
jeté sur elle a la Renaissance puis a I'dge classique. Ainsi, par exemple,
dans I'Encyclopédie de Diderot et d’Alembert, on parlait d’Abélard en
mentionnant son histoire d’amour avec Héloise, mais pas du tout de lui



comme d’un grand penseur. Il y a eu un renouveau de ces études au XIXe
siecle pour différentes raisons. Pour ce qui est de I'époque plus récente, il y
a eu effectivement un nouvel intérét pour la logique en lien avec le
développement de la logique et de la philosophie du langage ordinaire, et
pour la grammaire comme je l'ai dit, avec les tentatives de la grammaire
générative de se trouver des « ancétres » dans le passé. Il faut souligner
que le travail d'édition, en effet, a considérablement changé, et change
encore aujourd'hui complétement notre connaissance des théories
médiévales. Il s’agit vraiment d’une période pour laquelle on n'a finalement
qu'un petit nombre de textes édités, et donc étudiés, et ou, en outre, on a
surtout d’abord étudié les grands auteurs. Si vous parlez du Moyen Age, les
gens vont vous citer, en histoire de la philosophie, Thomas d'Aquin au mieux,
Duns Scot peut-étre, un ou deux autres auteurs, comme Abélard, mais on
ne connait pas tout ce qui a été mis a jour grace au travail récent d’édition.
C'est vraiment grace au travail formidable, dans les années 1960, de I'école
danoise autour notamment de Jan Pinborg, de I'école hollandaise, autour de
Lambertus Marie de Rijk, de I'école italienne autour d’Alfonso Maieru, que
se sont renouvelées les études sur la sémantique médiévale (voir 'avant-
propos d’Alain de Libera, dans Roger Bacon, Des signes, cité plus haut). lls
ont initié une longue série de Symposia on Medieval Logic and Semantics,
ou les jeunes étaient admis par cooptation (!), symposia qui ont vraiment
structuré le domaine, avec des rencontres régulieres sur des théemes précis.
Quand j'étais toute jeune, j'ai été d'abord a Copenhague puis a Nimeégue, et
je me suis formée, a I'édition de texte notamment, au contact de ces grands
chercheurs qui étaient d'ailleurs trés généreux et trés coopératifs. lls étaient
souvent des classicistes, et transcrivaient des textes. Je me souviens d’un
premier séjour a Copenhague, durant lequel on m'a donné acces a toutes
ces transcriptions, les transcriptions étant faites pour étre partagées. Je me
souviens aussi d’'un séjour a la Bodleian Library a Londres, ou Margaret
Gibson et Osmond Lwery m’avaient donné acceés aux transcriptions inédites
faites par Richard Hunt qui était bibliothécaire, dont certaines sont toujours
inédites d’ailleurs ! Le travail de lecture des textes inédits, et d'édition, a
énormément apporté. Moi, j'ai commencé a travailler autour de Roger
Bacon : j'avais d’abord simplement décrit les positions originales de Roger
Bacon opposées aux modistes (Rosier-Catach 1984), puis je me suis
apercue qu'autour de Roger Bacon, il y avait tout un courant pragmatique et,
ce qui est formidable et qui ne rentre pas tout a fait dans les modéles
épistémologiques élaborés par les collegues qui travaillent sur I'ére du livre,
c'est qu’il s’agissait d’« anonymes ». Alain de Libera I'a souvent écrit : la
philosophie au Moyen Age est en grande partie une « philosophie des
anonymes ». On a ensemble et avec Sten Ebbesen, a Copenhague, travaillé
sur cette littérature des sophismata, des sophismes, qui correspondent a la
pratique des « disputes », exercices, obligatoires pour les étudiants. Ces
disputes étaient souvent conservées de fagon anonyme, retranscrites
anonymement - au mieux on conservait parfois le nom du maitre qui la
déterminait. Toute cette littérature « sophismatique », était une littérature



extrémement riche (voir Ebbesen et Goubier 2010 ; Rosier--Catach 1991 :
175-230 ; Ebbesen et Rosier-Catach 2019) — on a édité avec Sten Ebbesen
et Anne Grondeux des sophismes de ce genre (Grondeux et Rosier Catach
2006). J'ai donc travaillé sur ces sophismes grammaticaux du Xllle siecle, et
je me suis apercue que le courant modiste de la seconde moitié du Xllle
siécle, que l'on considérait comme le courant majoritaire, n'était de fait pas
si majoritaire, et que cet autre courant « intentionaliste » que j'avais repéré
d’abord chez Roger Bacon, était peut-étre, lui, le courant majoritaire. Et
c'était un courant qui était intéressant, comme je l'ai dit plus haut, par sa
prise en compte de lintersubjectivité, de lintention de signifier, de la
dimension performative des interactions linguistiques. Et, en fait, j'ai trouvé
de nombreux autres textes, qui relevait de ce courant, antérieurs et
contemporains des Modistes. Je trouvais ainsi une théorie que l'on peut
qualifier de « théorie des actes de langage », une théorie de la performativité
(Rosier-Catach 1994a). Il s’est confirmé, avec I'étude et I’édition de textes
logiques, que ce courant semble d’origine anglaise, et est arrivé a Paris via
des maitres anglais comme Robert Kilwardby ou Roger Bacon (voir De
Libera et Rosier-Catach, a paraitre). A I'heure actuelle, pour donner un autre
exemple de I'importance de ce travail éditorial, sur une période antérieure,
le tournant des Xl¢/XIle siécles, les études sur Abélard sont en pleine
révolution. On n'écrira plus sur Abélard, depuis déja une dizaine d'années,
ou plutét d’une vingtaine d'années, comme on écrivait a I'époque de Jean
Jolivet, qui était mon autre maitre avec Antoine Culioli et Jean-Claude
Chevalier — Jean Jolivet enseignait a 'EPHE, et la chaire sur laquelle jai
obtenu un poste de Directrice d’Etudes reprend le titre de son maitre ouvrage
: Arts du langage et théologie au Moyen &ge (Jolivet 1982 [1969]). Abélard,
c'est évidemment le début des écoles parisiennes, ses contributions a I’étude
de la sémantique et de la logique sont majeures (voir Rosier-Catach 2011).
Mais on s'apercoit, et on le voit dans ses ouvrages comme la Dialectica, qu'il
était en discussion avec tout un tas d'auteurs qui, pour une raison assez
compréhensible, n'ont pas été pris en compte par I'historiographie. D'abord,
on n'avait pas ces textes, leurs textes, mais surtout, il s’agissait aussi
d’anonymes. Nous avons montré, dans une série d’études, puis, avec Anne
Grondeux dans un gros livre qui la aussi nous a pris une dizaine d’années
(Grondeux et Rosier-Catach 2017a), que le maitre d'Abélard, Guillaume de
Champeaux, a eu un rlle fondamental et a quel point Abélard est toujours
en discussion avec lui. Dans un colloque récent, on a pu voir que les jeunes
chercheurs, a présent, travaillent sur tous ces textes autour d'Abélard : ils
prennent une question donnée et travaillent a la fois Abélard et ces textes
en grande partie anonyme, mais qu’'on peut rattacher a des écoles. Et je
veux absolument mentionner ici le travail extraordinaire de notre ami
japonais Yukio lwakuma qui a passé sa vie a transcrire tous ces textes, tous
ces textes anonymes, tous les commentaires sur la « logica vetus »
(Ysagoge de Porphyre, Catégories et Peri Hermeneias d’Aristote, De
divisione de Boece). La différence, par rapport a I'ére du livre, est essentielle.
On a en effet des textes évolutifs, on a des textes d'école en fait, parfois



préservés en un seul manuscrit : les auteurs commentent, corrigent leurs
sources et se corrigent, on ne sait pas qui écrit quoi, on a beaucoup réfléchi
sur ces attributions. Il est trés difficile d’associer un texte a un auteur précis.
Pourquoi ? parce que le maitre fait cours, le cours est pris en note, par un
étudiant, futur maitre, qui modifie le cours et ajoute son propre commentaire :
on a ainsi des commentaires avec des gloses, avec des passages qui sont
supprimés et d’autres rajoutés... Ce sont des textes d’école, on I'a écrit avec
Anne (Grondeux et Rosier-Catach 2017b), mais d'autres collegues qui
travaillent sur la logique I'ont écrit également ; on doit prendre ensemble cet
ensemble de textes, manifestement en dialogue entre eux et avec Abélard.
Et ce faisant, je I'ai moi-méme montré, on peut reconstruire les discussions,
les courants, etc. Ces textes, pris dans leurs réseaux, éclairent en effet les
enjeux des débats, permettent notamment de comprendre des arguments
qui pouvaient étre allusifs ou obscurs chez Abélard, de fagcon assez
extraordinaire. Donc dans ce domaine, on est en pleine révolution. Je pense
qu'il en sortira un Abélard qui n'est pas diminué, parce que c'est vraiment un
auteur extraordinaire, mais qui est entouré. Une des choses dont je suis
assez fiere, et dont le résultat est ce long travail réalisé avec Anne Grondeusx,
c'est d’avoir montré que la grammaire a eu un réle crucial dans le
développement des théories linguistiques et sémantiques médiévales.
Autrement dit, ce n'est pas juste la logique qui est importante pour la pensée
linguistique médiévale — la grammaire était toujours un peu le parent pauvre.
C'est la grammaire et la logique qui expliquent le développement
remarquable de la sémantique médiévale, et ce mouvement du début du Xlle
siecle avec Guillaume de Champeaux a impulsé ce que j'ai appelé dans un
travail que j'ai présenté en anglais « the ‘linguistic turn’ of medieval logic »
(Rosier-Catach 2020a) cette dimension sémantique de la logique médiévale,
cet intérét pour les propriétés du langage, qui est tellement importante, et qui
donnera la théorie des propriétés des termes ou logique « terministe », a
savoir une théorie de la référence (suppositio) qui est vraiment la grande
nouveauté par rapport a Aristote, doit énormément aux interactions entre
grammaire et logique. Ceci, quand on y réfléchit, était déja d’'une certaine
facon concevable quand on regarde Priscien et Boéce. A la fin de I'Antiquité,
on avait deux auteurs, Priscien et Boece, eux-mémes héritiers du
néoplatonisme, de tout I'héritage grec, et quand, a un moment donné, parce
qu'ils ont été enseignés ensemble dans les mémes écoles, et notamment
par notre Guillaume de Champeaux, ils se sont pour ainsi dire retrouvés,
cela a produit ces interactions formidables, et le Moyen Age en a été
durablement marqué. Et donc la grammaire ne doit pas étre le parent pauvre,
elle a toujours interagi avec la logique, et elle est importante, comme on l'a
montré : les innovations majeures qui sont restées dans l'histoire de la
logique, la théorie de la référence, la théorie de la prédication, la théorie de
la paronymie, des syncatégorémes, je pourrais en citer d’autres, toutes ces
innovations sont nées des interactions entre Priscien et Boéce, lus dans les
écoles par des maitres qui les connaissaient, et on le voit bien chez Abélard.
Ce qui est intéressant chez Abélard, c'est qu'il a de fagcon délibérée choisi le



point de vue du dialecticien, ce qui a des implications théoriques
importantes. Mais il connaissait la grammaire, il discutait avec Guillaume de
Champeaux qui avait été son maitre, leurs présupposés philosophiques, en
matiere de position sur les universaux, sont contraires, et se sont greffés sur
leurs choix en matiere de théorie linguistique. C’est un point vraiment
important. Le renouvellement des études sur cette période, a I'heure
actuelle, se poursuit. Et il continue grace aux éditions de textes qui sont
extrémement difficiles, extrémement prenantes. Je crois qu'il faut vraiment
faire une épistémologie des sciences du langage qui ne s'appuie pas
seulement sur les textes, parce que I'ére du livre, dont on sort un peu
d'ailleurs en ce moment, ce sont quatre siécles en fait dans I'histoire de
I'humanité, ce qui est trés peu, d'autres le savent aussi bien que moi. Mais
la maniére dont le savoir se transmet, la maniére dont il se développe, la
maniére dont les idées sont produites, est extrémement tributaire
évidemment, des véhicules. Ca a l'air d'étre un truisme mais, pour le Moyen
Age, il faut en prendre la mesure.

Et donc, en quoi son apport peut-il modifier les études sur les théories
postérieures ?

Les collegues spécialistes de philosophie médiévale, travaillent beaucoup
sur ce tournant Moyen Age / Renaissance pour voir ce qui est passé, ce qui
n‘est pas passé, et pour déterminer si cette rupture auto-affirmée est
importante comme elle I'a revendiqué. Je voulais prendre un exemple que
j'ai étudié, et que j'ai étudié entre autres avec Martine Pécharman, c'est
I'exemple de Port-Royal. En réalité, la Logique de Port-Royal été
énormément étudiée, comme la Grammaire, par Jean-Claude Chevallier,
Simone Delesalle, Jean-Claude Pariente, Louis Marin, Sylvain Auroux, par
Foucault évidemment, etc. Dans une édition récente, on a encore donné
comme source a Port-Royal, Montaigne. Mais personne n'avait jamais été
voir les sources médiévales de Port-Royal. Or, quand on regarde la
cinquieme édition, celle qui contient toutes les innovations majeures sur les
idées accessoires, sur le sens figuré, sur lanalyse de la formule
eucharistique, sur les propositions incidentes, on voit que toutes ces
innovations sont motivées par des questions théologiques, et en opposition
aux théories défendues par les protestants. Et c'est quand méme assez
extraordinaire parce qu'il suffisait d'aller voir la Perpétuité de la foi, écrite par
Antoine Arnauld, pour voir que le débat porte effectivement sur ces questions
théologiques et que lui, Arnauld donne l'arriere-plan médiéval qui, en réalité,
a été dissimulé dans la Logique. On s'apercoit, et c’est un bel exemple,
premierement, qu'on ne peut pas séparer la logique et la théologie puisqu'en
fait cette logique théologique, que javais trouvée déja en étudiant les
analyses des théologiens médiévaux sur les formules sacramentelles et en
particulier sur la formule eucharistique, poursuit son chemin jusqu’a I'age
classique ; mais surtout, que tous ces débats médiévaux étaient
parfaitement connus, avec un fil continu du Moyen Age a Port-Royal. Il suffit



de regarder les commentaires théologiques sur les Sentences de Pierre
Lombard (Libri Quattuor Sententiarum, 1146), puisqu’on discutait ces
questions-la en commentant le livre IV des Sentences, jusqu’a I'age
classique : quand on regarde les éditions de I'époque de Port-Royal, comme
celle par exemple, du commentaire de Duns Scot, elles sont accompagnées
d'un commentaire du XVIIe sieécle qui retrace une histoire en continu des
débats, du XIlle siecle jusqu’a cette époque. Or c'est quoi, « Ceci est mon
corps » ? Analyser la formule implique de traiter la question du déictique, de
traiter la question de la référence, donc le dogme de la présence réelle. Et
on s'apercoit, ce faisant, qu’on peut renouveler ainsi les études sur Port-
Royal. Ce qui m'a surtout frappée — parce que j'avais commencé moi-méme
par ces études sur Port-Royal avant de partir dans le Moyen Age — ce qui
m'a frappée, comme différence, par rapport a Port-Royal, c'est qu’il n'y a pas
de théorie de la performativité. On est passé a une logique des idées (Rosier-
Catach 2014a). Il n'y a pas de théorie de la performativité parce que ce que
les Messieurs étudient, c'est ce que veut dire « Ceci est mon corps » dans —
je dirais — la bouche du Christ, c'est a dire dans la formule telle qu’elle est
rapportée dans les Evangiles. Alors que pour le Moyen Age, la question est
vraiment une question de performativité : on se demande ce que veut dire la
formule quand elle est prononcée par le prétre. Quel est I'acte propre du
prétre qui prononce la formule ? En quoi cet acte propre est porteur
d’efficacité ou contribue a l'efficacité de la formule, la conversion, étant
donné qu’évidemment dans « Ceci est mon corps », « Ceci » renvoie au
corps du Christ. Mais c’est le prétre qui prononce la formule, fait les gestes
requis, il fait quelque chose, comme quand il dit « Je te baptise, au nom du
Pere, du Fils, et du Saint-Esprit ». Ceci suscite des réflexions remarquables
sur le fonctionnement des déictiques dans les énoncés performatifs. C'est
quoi ce « je » (voir Rosier Catach 1994b) ? On réalise ainsi que quand on
prend les choses sur la durée, on change la perspective. Et donc, intégrer
les théories médiévales peut contribuer a modifier la maniére dont on
analyse les théories postérieures. Alain de Libera le dit souvent, il a fait ses
cours au College de France sur ce theme, et on a fait nos trois lecons
ensemble au College de France la-dessus, en insistant sur I'« oubli » du
Moyen Age (Libera et Rosier-Catach 2019a, b, ¢). Foucault, par exemple, a
sauté allegrement sur mille ans d'histoire, ce qui est quand méme assez
inoui, quand on vy réfléchit. Il y a quelque chose qui doit changer dans
I'historiographie. Et on s'apercoit qu'il y a des choses qui sont passées,
comme ici, par la théologie, cela change I'analyse de Port-Royal, et par la,
évidemment, la Grammaire Générale. C’est-a-dire qu’il y a des choses qui
sont passées a la Renaissance et I'age classique, méme si elles ne sont pas
forcément passées par la grammaire, elles ne sont pas forcément passées
par la logique, elles sont passées par la théologie, elles sont passées par le
droit... Il y a tout a faire.

Est-ce que tu peux nous parler de la « parole efficace » ? Est-ce que
ton intérét pour cet aspect de la conception du langage a été influencé



par les linguistiques des actes de parole, de Searle ou d’Austin, ou par
le travail de Benveniste sur I’énonciation ?

Ce domaine a constitué, comme je le disais, un gros pan de mes recherches.
Grace a mes collegues canadiens si je peux dire, j'y suis rentrée grace a
Roger Bacon. Le corpus des formules sacramentelles a été un corpus
absolument énorme. Et je n'étais pas tout a fait formée au départ pour ca.
J'ai eu la chance de travailler avec des liturgistes, avec des spécialistes de
théologie, etc., il a fallu que je me plonge dans tous ces textes arides pour
en sortir ces conceptions de la performativité qui y étaient contenues, et qui
étaient cruciales puisque, comme je le disais, « sacramentum id efficit quod
figurat » [« le signe [sacramentel] est un signe qui fait ce qu'il signifie »],
donc c'est vraiment « Quand dire c'est faire ». Tout cela m'a intéressée et il
a fallu ainsi aller fouiller tous ces commentaires sur les Sentences. Le travail
a mené a la rédaction d’'un gros livre, paru en 2004, qui a été bien recu
(Rosier-Catach 2004). Il a ensuite donné lieu un autre travail : j'ai proposé a
des collegues médiévistes de voir si la grille qui était mise en place par les
théologiens — donc par les théologiens de I'époque méme ou s'effectuaient
ces rituels —, pouvait étre appliquée a d'autres domaines, par exemple celui
des incantations, aux autres domaines qui étaient en train d'étre étudiés. En
effet, il sortait a I'époque des études formidables sur ces questions, et nous
y avons réfléchi collectivement dans un séminaire a I'EPHE, puis un
colloque, organisé avec Nicole Bériou et Jean-Patrice Boudet. De ce travail
a résulté notre livre : Le pouvoir des mots au Moyen Age (Bériou, Boudet et
Rosier-Catach 2014), qui rassemblait des études sur les formules magiques,
sur les incantations, l'exorcisme, le vceu, la prédication, des travaux de
juristes sur le serment... J’ai fait une grosse synthése de tous ces travaux,
en conclusion, en y intégrant une perspective contemporaine, qui a été
présentée et discutée en plusieurs occasions, avec des philosophes, des
anthropologues, des historiens en France et a I'étranger (Rosier-Catach.
2014b). De fait, cette grille de lecture qui était fournie par les théologiens de
I'époque eux-mémes, dans le contexte de la théologie sacramentelle, s'est
avérée extrémement intéressante pour étudier tous ces autres actes de
langage qui se présentaient dans la société médiévale. J'ai bien évidemment
été marquée par toutes ces théories sur les actes de parole. D'abord, comme
je l'ai dit déja a propos de la dimension « énonciative », par Benveniste et
Culioli. Culioli m’a formée, puisque j'ai étudié avec lui des ma formation
d’angliciste, puis de linguiste, donc cette dimension énonciative a été
extrémement importante. Puis ensuite les théories d’Austin, Searle, etc. des
philosophes du langage, dans la mesure ou elles fournissaient une grille
d’analyse. De fait, certains collegues qui en étaient spécialistes me disaient :
« mais on retrouve tout chez testhéologiens » (!). J'ai acquiescé mais ajouté
que c’était pour une raison trés simple, a savoir qu’il s’agit de théories que
j'appelle « normatives », qui portent sur les actes conventionnels et que les
analyses des théologiens portent également sur des actes conventionnels.
Il'y a une normativité de ces actes de langage. Les théologiens, quand ils



énoncent ces regles, ont un objectif clairement prescriptif : « Si on prononce
la formule ainsi, dans telles conditions, elle est valide, si on la prononce
autrement, le rituel n'est pas effectué... ». On rencontre un ensemble de cas
problématiques, et parmi eux des cas amusants, par exemple celui ou le
prétre s'interrompt au milieu de la prononciation de la formule pour aller, je
ne sais pas, chercher un verre d'eau — ainsi il dirait : « Je te... », puis
s'arréterait et ensuite continuerait : « ...baptise » : est-ce que le rituel est
valide ? On arrive ainsi a lidée qu'il faut une prolatio continua une
« prononciation continue ». Autre cas : « Est-ce qu’un prétre manchot peut
s’associer avec un prétre muet, I'un disant les paroles, I'autre immergeant
I'enfant ? ». Tous ces cas-1a, qui étaient discutés, ont I'air amusant, mais, en
méme temps, permettaient de poser ces questions sur les « conditions de
félicité » des actes, tous ces cas sont présents dans ce corpus. Et donc, on
retrouvait toutes les catégories d’analyse austiniennes, par exemple celle de
la réception, I'uptake, pour se demander si elles avaient un réle dans le rituel.
Il en va de méme pour la distinction entre illocutoire et perlocutoire — qui a
été travaillée dans un colloque récent (Laugier et Lorenzini 2021) — ainsi on
reconnaissait que les formules sacramentelles effectuaient ce qu'elles
étaient conventionnellement instituées pour faire, en tant que formules
sacramentelles faites pour conférer la grace, mais on se demandait si elles
n'avaient pas des effets qu’Austin a appelé les effets « perlocutoires », c'est-
a-dire d'autres effets. Par exemple, je me souviens d’un collegue qui avait
étudié les psaumes et qui lisait dans ses textes : « Si on récite tel psaume
avec les pieds dans leau salée, cela soigne le mal de téte », on
reconnaissait ainsi tout un tas d'effets autres que ceux qui étaient prévus,
donc des effets que I'on aurait pu appeler « perlocutoires », aléatoires et non
conventionnels. Cette distinction entre illocutoire et perlocutoire, je lai
questionnée et je trouve qu'elle est extrémement difficile a appliquer, mais
on trouvait dans ce corpus des cas intéressants pour la discuter. Une autre
dimension, d'ailleurs, des théories contemporaines, c'est Grice. J'ai travaillé
récemment sur une littérature passionnante qui est la littérature des
« péchés de langue », sur laquelle avaient réfléchi mes collegues italiennes
Carla Casagrande et Silvana Vecchio (1987 ; tr. fr. 1991). Elles ont fait un
travail formidable sur cette littérature des péchés de langue. On invente au
Moyen Age, au milieu du Xllle siécle, le huitiéme péché capital, le « péché
de langue » (voir Rosier-Catach 2017). Or, avec ces analyses sur les péchés
de langue, on retrouve quoi ? Les maximes conversationnelles de Grice, le
principe de coopération. En effet, on a, chez certains auteurs, quarante-huit,
voire cinquante péchés de langue : il n'y a pas juste le mensonge, il y a
l'ironie, il y a la taciturnitas. On y trouve ce principe, qui régule tous ces
échanges langagiers, le principe de I'Ecclésiaste : « Il y a un temps pour
parler, il y a un temps pour se taire », c'est-a-dire un principe de modération.
Mais avec cette idée, que j'ai trouvée formidablement politique, qui était que
quand on fait une faute de langage, on fait une infraction, évidemment contre
Dieu — on est dans une société chrétienne — mais aussi contre le prochain.
La calomnie, ce n'est pas seulement une faute contre dieu, c'est aussi une



faute contre le prochain. A I'époque des fake news (il n'y a pas besoin de
faire de dessin !), on réalise ce que cela implique — a savoir que c'est toute
la société qui est mise en branle, c'est toute la société qui est attaquée,
quand on fait une infraction aux principes des échanges langagiers. Je
travaille sur ces questions en ce moment. La aussi, ces analyses semblent
juste tres normatives, a premiére vue. Je m’y suis intéressée a cause du
blasphéme, a cause des événements récents, I'affaire des caricatures de
Mahomet notamment. Le blasphéme, c'est le premier des péchés de langue.
Bien évidemment, il peut étre considéré comme une faute contre Dieu, mais
c'est aussi une faute contre — on pourrait dire en reprenant simplement la
formule de Grice — le principe de coopération (voir Grice 1991 : chap. 2 et
3 ; Rosier-Catach, a paraitre). Quand on parle, on est censé coopérer dans
un espace pacifié, régi par des principes tacitement partagés. Et on peut se
rendre compte a quel point cet idéal est loin d’étre réalisé, comme le montre
bien par exemple I'étude de Judith Butler (2004) sur les discours de haine
(hate speech). Et donc, évidemment, ces théories contemporaines, il fallait
les lire, et je n'ai jamais essayé d'appliquer les théories contemporaines au
passé, ou de leur trouver des « précurseurs ». Ces trois courants sont
importants : le courant Culioli / Benvéniste, méme Guillaume — puisque, en
fait, avec Sylvain Auroux, quand on est rentré au CNRS, on nous avait mis
dans une équipe de guillaumiens avec André Joly — donc toutes ces théories,
Bailly, enfin les théories francaises si je puis dire, puis les théories
anglophones, d’une part le courant d’analyse des speech acts avec Searle,
Austin etc., et puis d’autre part le courant des maximes conversationnelles a
partir de Grice, un courant un peu différent. Les théories modernes aident a
lire toutes ces théories anciennes, je pense que c'est important et qu'il faut
faire en retour un effort de « traduction » des théories anciennes vers les
théories contemporaines. Mais il ne faut pas faire ce que certains collégues
ontfait : trier, dans les textes médiévaux, ce qui peut ressembler aux théories
contemporaines. Je crois que c'est une méthode complétement fausse.
faut au contraire, et c'est un peu — sans me donner en exemple ! — c'est un
peu ce que jai fait, a savoir que je n'ai pas été juste chercher ce qui
m'intéressait, par exemple I'analyse de la performativité, j'ai essayé de
montrer le contexte de toutes ces analyses médiévales, en suivant la
méthode qu’Alain de Libera appelle aprés Collingwood les CQR, les
« complexes de questions-réponses » telles qu'ils apparaissaient. Ensuite,
on essaye de traduire, enfin de parler aux autres qui ne parlent pas ce
langage du Moyen Age. Mais je pense que c’est la bonne méthode — et
d’ailleurs sinon, moi, venant de la linguistique, je serais restée dans la
grammaire et je n’aurais pas vu ni été cherché ces analyses, et je n’aurais
méme pas compris ce courant grammatical « intentionnaliste » que j'ai un
peu contribué a faire sortir.

Tu as beaucoup travaillé sur le langage des anges. Que nous dit ce
théme de la pensée médiévale et que permet-il de travailler ?



Oui, c’est un théme qui m’a beaucoup intéressée. En fait, qui m’a intéressée
grace a Dante, je pourrais dire, dans le sens ou Dante, dans son traité De
I'éloquence en wvulgaire, qu'on a traduit avec Anne Grondeux et Ruedi
Imbach (Dante Alighieri, De vulgari eloquentia), compare le langage des
hommes au langage des animaux et au langage des anges. Et donc jai été
regarder toutes ces théories, sur lesquelles on prépare une anthologie avec
mon ami Aurélien Robert. Le langage des anges — la aussi, c’était quelque
chose d’'un peu étonnant — c’est une mine pour qui s’'intéresse aux théories
linguistiques. Pourquoi ? Parce qu’en fait c’est un domaine assez libre. A
premiere vue, on pourrait dire que cela releve d’un contexte purement
théologique —, mais, en réalité, les questions majoritaires qui sont abordées
dans ces traités sur les anges sont différentes — 'ange, c’est un intermédiaire
entre Dieu et les hommes, un nuncius, un annonciateur — sauf que ce n’est
pas ¢a qui intéresse les théologiens. Ce qui les intéresse, au plus haut point,
c’est le langage, la locutio, le parler des anges entre eux. Cela n’est
absolument pas une question scripturaire, ou dogmatique. Et on a
impression du coup, que c’est un des lieux ou les théologiens « se
lachent », si je peux parler comme ca : ils vont chercher toutes les théories
disponibles pour étudier ce langage. Certains collegues, comme Dominique
Perler, ont parlé d’« expérience de pensée » : qu’est-ce en effet que ce
langage, qui est parlé par des étres qui connaissent tout (ils sont omniscients
au départ), qui sont transparents (donc en principe grace a la transparence
des pensées, ils n‘ont pas besoin de parler), qui sont nécessairement bien
intentionnés (sauf les anges mauvais), pourquoi parlent-ils puisqu’ils savent
tous la méme chose ? Et donc ce qui est passionnant pour moi qui
m’intéresse a l'intersubjectivité par nature, par formation en tous cas, jai
trouvé ces analyses qui vont au-dela de la transmission d’information — il n’y
a pas besoin de transmettre des informations puisque les anges ont par
naissance les mémes species innées. Cela veut dire que I'essence du
langage est ailleurs. Cela fait bizarre évidemment quand on dit qu’on
s’intéresse au langage des anges, c’est un peu comme le sexe des anges,
ca a l'air d’étre le comble de la scolastique, en réalité c’est tout le contraire.
Et surtout au Xllle siecle, on voit avec ces conceptions sur le langage —
puisque c’est une question standard, celle de la locutio angelica —, on voit
que les théologiens ont lu absolument tout, la grammaire, la logique, le Peri
Hermeneias... Dans ces textes, on s’interroge pour savoir si les anges
peuvent mentir, si les anges peuvent parler a un ange et pas a un autre
puisqu’ils sont transparents... A chaque fois, et c’est passionnant, on voit
que c’est en fait le langage des hommes qui les intéresse. D’ailleurs certains
auteurs le disent : on ne peut pas vraiment savoir ce qu’est le langage des
anges, mais on sait ce que sont les anges par rapport aux hommes, et donc
a partir de ce qu’est le langage des hommes, on peut en inférer ce que peut
étre le langage des anges (voir Rosier-Catach 2006). Donc en réalité, c’est
un des lieux ou les théologiens développent le plus ce qu’ils pensent du
langage des hommes. Par exemple, une question que je trouve intéressante
— et dont jai parlé devant des psychanalystes qui ont absolument adoré



toutes ces théories-la —, c’est la question du secret. Les théologiens disent :
les anges sont des créatures supérieures aux hommes, les hommes ont le
secret des consciences. Comment garantir a ces créatures transparentes la
possibilité du secret ? Il y a de nombreuses inventions a ce sujet. De méme :
est-ce que les anges parlent au moyen de signes ? Est-ce que c’est la
volonté de communiquer qui est importante ? Puisque les anges sont
transparents, est-ce que cela peut avoir une importance de vouloir
communiquer — puisque parler a autrui, c’est vouloir parler a autrui. D’autres
se posent la question de savoir s’il est important que l'autre accepte de
recevoir la parole qui est dite, ou si la communication est unidirectionnelle.
Ce qui peut étre difficile a concevoir, c’est que le langage, c’est la vision,
c’est-a-dire qu’évidemment les anges ne parlent pas, méme si on dit qu’ils
« parlent » (locutio, loqui), car en réalité parler c’est s’ouvrir a autrui : les
anges ont la possibilité, de librement se fermer ou de s’ouvrir a 'autre. Et
donc, parler, en réalité, c’est s’ouvrir a 'autre pour que cet autre puisse
regarder en soi-méme. Donc vous voyez qu’avec ces théories du langage
des anges, toutes les questions sémiotiques sont traitées, surtout au Xllle
siécle. Par exemple, est-ce que les anges peuvent se tromper, est-ce qu’ils
peuvent se mentir, est-ce qu’ils peuvent faire des erreurs, est-ce qu’ils ont
un langage qui peut étre équivoque, est-ce qu’il y a plusieurs langues pour
les anges, etc. Donc on a un ensemble de questions qui sont vraiment
intéressantes. Et ce dont on est en train de s’apercevoir avec mon ami
Aurélien Robert, c’est que, quand on arrive a la fin du Xllle siécle, on
s’intéresse beaucoup moins a ces questions de langage, qui moi
évidemment m’avaient attirée. On passe a des questions portant sur la
connaissance, c’est-a-dire quel est le type de connaissance qui peut étre
obtenue et transmise, peut-il y avoir connaissance du singulier... des
questions de nature philosophique. L’intérét pour le langage se réduit et
I'intérét pour les théories de la connaissance, la liaison du langage a la
connaissance, s’y substitue. Et c’est assez formidable parce que cela
montre, en réalité, que le Xllle siécle, c’est vraiment le grand siécle des
théories linguistiques, pour différentes raisons. Il y a un bel article de Le Goff
et Schmitt (1979) sur le Xllle siécle, sur cette parole nouvelle du Xllle siécle.
Le Xllle siécle, pour moi c’est vraiment le siecle ou on s’est intéressé le plus
au langage. Il y a plusieurs raisons a cela, d’ailleurs. Il y a des raisons que
j'ai déja données tout a I'heure. Mais en outre c’est quand méme le siécle ou
s’instaurent, je dirais, les « médiateurs ». C’est-a-dire que, par exemple, en
1215, lintroduction de la pratique de la confession auriculaire est une
révolution. A partir de ce moment, on instaure un confesseur qui recueille la
parole et qui peut donner I'absolution. La prédication prend un réle important,
de méme le développement des universités, avec bien évidemment I'arrivée
de tous les textes philosophiques et scientifiques, les nouvelles pratiques de
la lecture, et du commentaire, etc. Il y a ainsi une importance accordée au
langage qui est absolument massive. Et donc ce n’est pas trés étonnant que
les théologiens, a cette époque — ce n’est pas le cas au Xlle et c’est moins
le cas au XIVe — s’intéressent a cette question, qui peut paraitre bizarre, de



la locutio angelica, du langage des anges. Et évidemment, pour Dante, c’est
quelque chose d’important et lui d’ailleurs, contrairement aux théologiens
qu’il a lus, conclut que les anges ne « parlent » pas, parce qu’ils n’utilisent
pas de signes sensibles. Les théologiens également disent que c’est un
langage qui n’est pas tout a fait un langage parce qu’il n’est pas produit au
moyen de signes sensibles, etc., mais ils admettent que c’est un type de
langage, de locutio, de parler, fait de signes intelligibles. Dante conclut donc
le contraire. Pourquoi ? Précisément parce qu’il définit le parler comme
quelque chose qui se fait au moyen de signes sensibles. Une autre chose
que je voulais rajouter, je n’en ai pas encore parlé et c’est important :
évidemment, la grande différence entre, je dirais, le contexte théologique et
le contexte « artien », celui de la faculté des Arts, c’est Augustin. Les théories
augustiniennes sont absolument essentielles, comme théories sémiotiques,
comme théories du signe — la linguistique du signe, signum et non pas le
nota de Boéce. Or ces théories du signe, ces théories augustiniennes,
posent le langage dans sa dimension intersubjective. Le signe est ce qui
s’offre a la perception et fait venir a autrui une autre connaissance. Donc
cette dimension intersubjective — qu'on n’a pas dans le Peri Hermeneias
d’Aristote — cette dimension intersubjective, elle est chez mon auteur, Roger
Bacon, elle est dans mon courant intentionnaliste en grammaire et elle est
massivement dans ces théories sur le langage des anges, parce que c’est
cette notion de signe-signum qui est en jeu. Les auteurs ont d’ailleurs des
réponses différentes : est-ce que les anges ont besoin d’un medium, est-ce
gu’ils ont besoin d’un signe pour communiquer, étant donné que les signes
ne peuvent pas étre des signes sensibles par définition ? Et donc cette
sémiotique augustinienne, elle se trouve massivement dans ces théories sur
le langage des anges, et cette part augustinienne des théories linguistiques
médiévales est extrémement importante. On la trouve la, dans les textes
théologiques, et on la trouve aussi dans les théories sur le signe sacramentel
dont j’ai parlé — c’est ici encore cette notion de signe qui intervient, c’est le
signum qui fait ce qu’il signifie, on a bien la notion augustinienne de signe.
Et la aussi, d’ailleurs, les théologiens confrontent le nota — quand je dis le
nota il faut expliquer : au début du Peri Hermeneias, quand Aristote dit que
les mots sont les signes des choses, il distingue semeion et symbolon, mais
les deux termes sont aplatis par Boéce qui les traduit par nota, c’est
important, cela veut dire qu’il superpose les deux termes semeion et
symbolon en les traduisant par nota. Ainsi, on a nota d’un cété et on a signum
de l'autre ; signum, c’est le signum augustinien, on a ainsi deux conceptions
différentes. D’ailleurs parmi les textes qui conditionnent la prise en compte
de cette dimension intersubjective, il y a les théories du mensonge — le De
Mendacio, le Contra Mendacium d’Augustin — et le mensonge, se situe
vraiment dans lintersubjectivité, ce qu'on retrouve d’ailleurs dans les
théories sur les péchés de langue, c’est assez passionnant. Parce que
mentir, c’est dire quelque chose de faux avec une intention de tromper ou,
comme on ajoute au Moyen Age, au Xllle siécle précisément, avec I'intention
de dire le faux, c’est une clause qui est ajoutée a la définition augustinienne



(Rosier-Catach 1995). Donc toute cette dimension intentionnelle,
intentionnaliste, elle vient massivement d’Augustin — enfin, il faudrait
nuancer, il y a quelques passages d’Aristote qui interviennent — mais elle
vient d’Augustin. La mise en regard d’Augustin et d’Aristote montre qu’on a
d’un c6té des théories plut6t aristotéliciennes, qui vont vers quelque chose
de plus formel, avec la triade mots-concepts-choses, et des théories plutét
augustiniennes qui prennent en compte l'intersubjectivité, les relations entre
locuteur et auditeur, ce qu’on retrouve avec les réflexions sur le langage des
anges, sur le mensonge, sur les énoncés déviants ou figurés et autres.
existe une sorte de tension, en fait, entre Augustin et Aristote. Augustin n’est
presque pas lu a la faculté des Arts mais est Iu par les théologiens ; les
théologiens ont comme avantage d’étre passés par la faculté des Arts et
d’avoir d’autres sources a leur disposition, des sources théologiques, en
plus. Augustin ne parvient quasiment pas a la faculté des Arts, sauf un autre
Augustin, celui du De Trinitate au XIVe siécle, avec les théories du langage
mental. Mais ces théories du XlVe siécle, ne sont pas des théories de
l'intersubjectivite. Et évidemment, moi comme culiolienne, ce sont ces
théories de l'intersubjectivité qui m’avaient intéressée.

Tu as collaboré a de nombreuses reprises avec des collégues italiens.
Peux-tu nous expliquer en quoi le type de recherches menées en ltalie,
par exemple les recherches sémiologiques, s’accordent peut-étre
davantage avec les recherches des historiens de la pensée médiévale ?

Oui, j’ai été en ltalie de longue date et je continue a y aller avec beaucoup
de plaisir. En fait, ce que j’ai trouvé en ltalie, que je n’ai pas tout a fait trouvé
en France, c’était une sorte d’association naturelle — peut-étre grace a leur
formation, leur formation du lycée classique, ou jeunes, ils avaient tous fait
de la philosophie, des arts, des lettres classiques — entre trois pans, je dirais,
qui contribuent a I'étude des théories linguistiques qui nous rassemble : les
études des linguistes, tout le groupe romain en particulier, avec lequel notre
équipe a eu toujours des liens étroits, le groupe de Tullio De Mauro, Lia
Formigari, Daniele Gambarara et autres, (d’ailleurs Lia est philosophe) —
mais c’était un groupe ou il y avait des linguistes, des chercheurs qui se sont
occupés de l'histoire du structuralisme, de la grammaire générale, etc., donc
il y avait des linguistes dans ce groupe ; en second lieu, il y avait le groupe
des sémioticiens, venant de l'histoire de la sémiotique - jai beaucoup
collaboré, grace a mon ami Costantino Marmo, qui a aussi fait sa these sur
les Modistes et qui est un grand ami de toujours, avec son groupe, qui était
le groupe d’'Umberto Eco — Umberto Eco qui était médiéviste au départ aussi,
était absolument fantastique, et j'ai eu la chance de le rencontrer grace a
Costantino ; et en troisieme lieu, le groupe des philosophes, des philosophes
médiévistes, avec notamment Alfonso Maieru. Et ces gens-la se
connaissaient et travaillaient ensemble. Moi, je me souviens, trés jeune
j'étais dans des colloques ou il y avait tout le monde et ou il n’y avait pas de
séparation entre les disciplines. Alors qu’en France, il y avait une séparation



entre les linguistes, des personnes comme Culioli, Chevalier, étaient des
gens extrémement cultivés, mais on ne peut pas dire que les linguistes
avaient une formation philosophique... Enfin, il y avait une division que je
n‘aimais pas. Et méme si on étudiait le structuralisme, on ne collaborait pas
nécessairement avec les sémioticiens (ce que faisaient plutét les
philosophes). A Paris 7 ou jétais, au Département de Recherches
Linguistiques, on n’allait pas voir Kristeva qui était la porte a cété, au
département de Lettres, on n’avait pas les mémes étudiants, cette
séparation était assez incroyable. En ltalie, elle n’existait pas. Je me donc
suis trouvée trés bien dans cette espece de bain d'’italiens, j'ai beaucoup
aimé étre en ltalie pour ¢a. Et puis apres, évidemment, le travail sur Dante :
quand jai commencé, Dante m’effrayait évidemment, n’étant pas italienne,
n’étant pas tombée dans la marmite comme tous les italiens, jétais tres
intimidée. Je connaissais le Traité de I'éloquence en vulgaire, évidemment...
Et Ruedi Imbach m’a proposé de collaborer a la traduction allemande qu'il
était en train de faire : on a écrit I'introduction ensemble et on a travaillé
ensuite a la traduction francaise, on a fait un séminaire ensemble a 'lEPHE.
Grace a Ruedi Imbach, — qui est un grand dantologue, formidable —, puis
grace a mes amis et collégues italiens, jai pu entrer dans les études sur
Dante et en particulier travailler sur le De vulgari eloquentia et le Convivio.
Et je crois que j'ai contribué a ces travaux, en fait, parce que je connaissais
les théories linguistiques de I'époque, c’est-a-dire que les italianistes
connaissaient énormément de choses — ils connaissaient Dante, déja, sur le
bout des doigts — moi je connaissais les théories linguistiques médiévales,
donc j’ai décidé de le prendre par ce bout-la, et je dois dire que jai eu un
accueil absolument formidable en ltalie. J’ai travaillé avec le groupe de la
Sapienza, a Rome, de Giorgio Inglese, qui est entouré de jeunes chercheurs
brillants, avec le groupe de Mirko Tavoni a Pise, avec Enrico Fenzi a Génes.
J’ai beaucoup travaillé, et je suis trés contente d’avoir fait ca. En ce moment,
je prépare un travail sur Dante encore, mais je trouve c¢a tres difficile — mais
je pense que si on est a la fois travailleur et modeste, on peut le faire ! Aprés
tout, le Traité sur I'éloquence en vulgaire est un traité qui a été écrit en latin.
C’est donc un traité qui est « scolastique » par certains aspects, je l'ai
beaucoup travaillé avec le Convivio évidemment, qui lui est écrit en italien,
mais c’est un italien philosophique, puisque Dante y invente une langue
philosophique comme I'a écrit Fioravanti (2014) dans son édition récente :
on voit le latin derriere l'italien, c’est absolument extraordinaire. Et quand on
regarde ces textes et qu’on lit les débats de la méme époque, on reconnait
des éléments qui peut-étre n’avaient pas été percus. On voit que le traité fait
mention ou allusion a des discussions sur le langage des animaux, sur le
langage des anges, aux théories politiques, aux commentaires sur la
Genése, a la notion aristotélicienne ad placitum, il y a tellement de choses
dans le De vulgari eloquentia... On voit ainsi l'arriére-plan et les questions —
les CQR, les fameux « Complexes de Questions et Réponses », voir
comment les questions étaient discutées a I'époque permet de saisir la
réponse originale qu’y a apporté Dante. Et sur tous ces themes, on a eu un



dialogue formidable avec les collegues italiens, trés ouverts, plus qu’en
France, je dirais ... enfin les études sur Dante, c’est les études italiennes. I
y a évidemment des dantologues francais, on a méme une société
dantesque en France, ce qui est trés bien, mais c’est quand méme en ltalie
que ¢a se passe. Il y a une formation italienne aux questions linguistiques et
philosophiques qui est quand méme meilleure que ce que I'on a en France.
La formation philosophique des linguistes - enfin je ne critique personne,
mais je crois qu’elle manque. Elle manque et c’est un peu dommage, surtout
pour nos études en histoire, et surtout pour des périodes comme le Moyen
Age ou, finalement, on ne peut pas séparer les choses, le domaine qui
touche au langage des autres pans du savoir. Moi, petite linguiste, j'ai été
obligée d’élargir mon champ de travail, parce que sinon il était impossible de
saisir ce qu’on pouvait lire dans ces textes médiévaux, c’était un peu une
obligation. Et en ltalie, ils ont cette formation de base, et ils le font assez
spontanément, donc c’est assez plaisant d’étre en Italie.

Est-ce que tu peux nous parler de la dimension ethnolinguistique de
tes recherches et de ton intérét pour une approche comparative ?

C’est vraiment une question qui m’intéresse beaucoup, merci. Quand j’ai fait
ce livre en 2004, sur les formules sacramentelles, Maurice Godelier est venu
me voir et il m’a dit « mais c’est extraordinaire ce que tu as trouvé parce que
tu as des rituels de parole et tu as, par les acteurs méme, par des personnes
qui sont de la méme époque, et non par les théoriciens modernes, des
théories sur la validité de ces rituels ». Nous avons eu des discussions
formidables avec Maurice Godelier justement, sur cette proximité qu’il y avait
entre des rituels de parole et des théories sur les rituels. Et donc on a travaillé
ensemble, on a fait un petit groupe de travail, dont je me souviens avec
beaucoup d’émotion, ou il y avait au départ Barbara Cassin, Christian Puech,
Erik Porge, un psychanalyste, qui a écrit Jacques Lacan, un psychanalyste
(Porge, 2000), et Maurice Godelier donc, et on a discuté sur la fameuse
triade, le réel, le symbolique et Iimaginaire. Maurice Godelier avait une
théorie anti-lacanienne a I'’époque (voir Godelier 1996), et nous avons eu
des débats absolument fantastiques. Donc on a travaillé sur cette notion
d’« efficacité symbolique », qui s’est avérée n’étre pas tout a fait
satisfaisante — pour Maurice Godelier, c’était 'imaginaire qui était avant le
symbolique et non l'inverse. On a discuté aussi avec Alain Boureau, historien
médiéviste, qui était la aussi dans nos séances. J’ai pu parler de toutes ces
questions avec des anthropologues, a plusieurs reprises, et cela a été tres
intéressant parce que cela permettait de faire ressortir ce qu’il y avait de
spécifique au Moyen Age. Une des choses spécifiques au Moyen Age, c’est
cette idée d’un dieu qui sonde les coeurs. C’est quelque chose qui est quand
méme extrémement étonnant en réalité, parce que si on peut imaginer un
dieu qui sonde les cceurs, on peut se demander alors comment les hommes
peuvent savoir de ce que Dieu sonde dans les cceurs ... Et dans les théories
du mensonge, par exemple, ou du serment, c’était bien cela qui était



important puisqu’on se demandait si c’est ce qu'on dit qui compte, et qui
engage, ou son intention profonde ? Selon Augustin, c’est l'intention, parce
que Dieu est censé voir l'intention, et pouvoir en juger. Mais du point de vue
de la société, de l'interlocuteur, c’est quoi ? C’est exactement cette question
qui était en jeu au Xllle siecle, dans les débats du Xlll¢ siecle (voir Rosier-
Catach 1995). Et c’est ce genre de question qui nous a vraiment fait voir que
ce type de théorie était spécifique a un univers de croyances donné, et a
permis de comprendre l'univers de croyances qui avait pu donner naissance
a de telles théories. La dimension ethnolinguistique, on I'a aussi travaillée de
facon passionnante avec Jean-Noél Robert, qui est Professeur au College
de France, autour de son projet « Hiéroglossie ». Alors la, c’était une autre
dimension — la hiéroglossie est la notion clé de la pensée de Jean-Noél
(2012) et I'objet de ce projet était de confronter les sociétés ou I'on avait une
langue liturgique (ou une langue savante), qui n’était pas la langue
vernaculaire — comme c’était le cas au Japon avec le chinois et le japonais.
On a travaillé ces mémes questions grace aux collégues indianistes (avec
Vincent Eschlinger et Hugo David), grace a un projet qui a été mené a Paris
en mai 2017 au College de France, puis a Pondichéry en 2019, et avec des
approches comparatives. La la question était la suivante : quand on a une
langue religieuse, quand on a des textes autoritatifs, quand on a une religion
qui se base sur la lecture de tels textes, quels types d’outils linguistiques
sont forgés pour les lire, par les théologiens mais aussi par les spécialistes
des Arts du langage ? Et puis, comme je I'ai dit déja a propos du Moyen Age,
dans ce travail sur le pouvoir des mots, cette approche comparative et, je
pourrais dire, ethnologique, a été également menée, puisqu’on a essayé de
travailler avec des spécialistes de magie, d’exorcisme, etc. Ici I'idée était de
réfléchir au sein d’'une méme société, de comparer les différentes disciplines
et les différentes approches. Et ce travail va se poursuivre puisqu’on va
travailler avec des collégues de I'Ecole pratique qui sont ethnolinguistes,
précisément sur les relations entre théories produites et rituels de paroles :
on a en effet une période ou des théoriciens — il se trouve qu’il s’agissait
essentiellement de théologiens qui codifiaient ou critiquaient les pratiques,
selon le cas — ont proposé des théories sur I'efficacité du langage, sur ces
rituels, pour décrire et expliquer comment ils fonctionnent — la question était
de savoir si quelque chose qui est spécifique a une société donnée peut
servir pour étudier d’autres sociétés. Je crois que c’est bien le cas. Et jai fait
une grosse synthése dans le volume sur le pouvoir des mots dans ce sens-
la — je crois que ces analyses peuvent servir a penser ce qui se passe dans
d’autres aires linguistiques. Ce que je ne sais pas du tout, c’est s’il y a
d’autres aires ou d’autres traditions pour lesquelles on a eu, en méme temps,
des rituels de parole et des analyses par les acteurs-mémes sur ces rituels
de parole. Je suis ouverte a ces questions et je serais trés curieuse de le
savoir mieux, je pense qu’il y en a eu certaines. En tous cas, c’est ce type
de questions qui m’intéresse dans cette approche comparative. Je crois que
c’est fructueux, c’est intéressant pour les théories linguistiques elles-mémes
et c’est intéressant pour les pratiques, évidemment. Je me souviens de



discussions en Inde justement, il y a longtemps, a ce sujet - par exemple :
est-ce que pour une eau qui est sacrée, si on la transporte, elle garde son
pouvoir ? la question est de déterminer ce qu’est cette virtus ? s’agit-il d’'une
virtus intrinséque au langage (ou a I'objet sacré), instaurée par convention,
présente a chaque utilisation ? Cette notion de virtus, de virtus verborum, on
I'a beaucoup travaillée... Quel est ce pouvoir du langage ? S’agit-il d’'un
pouvoir intrinséque au langage ? d’un pouvoir complétement extérieur ? On
pense évidemment aux analyses de Bourdieu — vous vous souvenez que
Bourdieu critiquait Austin en disant qu’il donnait une sorte de valeur magique
aux mots, comme s’ils allaient agir par eux-mémes — pour Bourdieu (1982),
pour résumer, dans Ce que parler veut dire, le pouvoir venait d’ailleurs, de
'autorité reconnue au locuteur, au porte-parole, celui qui était investi du
pouvoir et a la limite les paroles elles-mémes importaient peu. Ce genre de
questions, ce sont des questions tout a fait générales, trés passionnantes.
D’ailleurs, Bourdieu n’avait pas tout a fait raison, pour ce qui est du Moyen
age, puisque le pouvoir des formules sacramentelles n’était pas assimilé a
un pouvoir magique ... Mais en tous cas ces questions sur la virtus, c’est-a-
dire pour déterminer si la virtus est intrinseque au langage, fonction
notamment de ses constituants, ou si elle vient de I'extérieur, de 'autorité, si
elle dépend du contexte et des circonstances, ce sont des questions qui ont
été abordées au Moyen Age. On se demandait par exemple, dans le cas ou
quelqu’un prononcerait une formule sacramentelle en dehors du contexte ou
effectue mal le rituel, si elle garde quand méme son pouvoir, son efficacité.
Si quelqu’un fait une faute de langage en prononcgant la formule, si elle garde
son pouvoir. Si on la prononce pour jouer — par exemple si un enfant se met
a dire « Ceci est mon corps » en faisant exactement tout ce qu’il fallait faire,
si la formule est effective ? Dans ce cas non, précisément parce que I'enfant
n’a pas l'autorité et la fonction requise. Ces parametres, qui correspondent
aux « conditions de félicité » d’Austin, sont décrites de facon étonnamment
précise ... On a ainsi une sorte de « théorie totale » (au sens d’Austin) qui,
je crois, peut étre intéressante. En tous cas je suis absolument curieuse
d’aller la confronter avec d’autres aires et traditions. Récemment a été
soutenue une these sur les Veda qui était passionnante (Spiers 2020), ou il
y avait des éléments assez semblables. Cette dimension ethnolinguistique
m’intéresse beaucoup en effet.

Quels sont tes projets actuels dans tous ces domaines ?

J’ai travaillé en 2022 avec ces collegues ethnolinguistes de 'EPHE dans un
séminaire sur cette dimension ethnolinguistique des actes de parole. Je
prépare un livre sur Dante, sur le Traité de I'éloquence en vulgaire et ses
conceptions du langage. En fait je voudrais faire ce que jai fait dans
finalement plusieurs livres, a savoir donner des textes. Avec Dante, on ne
peut jamais savoir ce qu’il a lu... mais on peut savoir ce qui était lu a
I'’époque. Comme ce que je connais bien, ce sont les théories du Moyen Age,
je pense que cela peut étre intéressant de donner une approche fondée sur



les textes. Récemment encore je faisais une conférence a ce sujet en ltalie
et on me disait « mais on dirait que Dante a lu ces traités sur le langage des
anges, sur le langage des animaux, etc. ». J’ai répondu : « je ne sais pas s'il
les a lus mais ce sont des choses que tous les lettrés connaissaient ! ». Tout
le monde les connaissait, cela faisait partie du savoir commun. Et comme
dans le Traité de I'éloquence en vulgaire il y a tout, les anges, les animaux,
les commentaires sur la Genése, les commentaires sur Babel sur lesquels
jai beaucoup travaillé (voir Rosier-Catach 2008 et 2012), les traités
politiques, etc., il faut intégrer ces différents matériaux a la lecture du traité.
Je crois que, dans tous ces domaines, on peut voir comment la pensée
circulait. Et donc je voudrais faire un livre qui reprenne, de fagon synthétique
— parce qu’il n’y a pas de livre synthétique en francais, sur ce traité, qui est
intéressant —, et donner des textes en parallele comme je l'ai fait dans
d’autres livres. Je veux donner un corpus de textes parce que souvent on
me dit, les étudiants me disent que le Moyen Age est difficile d’acces, qu'ils
ne savent pas par ou y entrer. Je pourrais donner une anthologie de textes
— basée non pas sur mes propres travaux seulement, bien sar, il y a eu deux
éditions récentes du traité dont 'annotation est extrémement riche — je crois
que cela peut étre quelque chose d’intéressant. Par ailleurs, on a un
séminaire & I'Ecole pratique des hautes études, qui me passionne, avec mon
ami Christophe Grellard et Corinne Leveleux-Texeira qui est juriste, en
tournant un peu autour des mémes thémes mais en élargissant un peu la
perspective. Notre discussion porte sur les notions d’«intention » et
d’« acte ». Je 'aborde du point de vue linguistique, mais les collégues le font
d’un point de vue philosophique ou juridique : est-ce que c’est I'intention qui
compte ou est-ce que c’est I'acte qui compte ? Et évidemment, j'en ai déja
parlé, pour les théories du serment par exemple, de 'engagement, etc., les
différentes questions sont tout a fait liées, il est crucial de saisir le contexte.
Ce sont les points sur lesquels je me concentre en ce moment et sur lesquels
je voudrais travailler. Un des thémes que je voudrais continuer a étudier,
c’est celui de la dimension politique des questions linguistiques, que jai
abordées avec d’autres. On a fait tout un travail avec des colleégues italiens
notamment, & I'Ecole Francaise de Rome, qui a donné lieu & une grosse
publication sur « L’homme comme animal politique et parlant » (Briguglia,
Gentili, Rosier-Catach 2020). Et encore une fois, c’était un théme qui s’était
imposé a partir de Dante, puisqu’il a une conception politique du langage :
les hommes doivent avoir un langage commun pour vivre ensemble, alors
que les langues sont variables, diversifiées, se divisent — ce qui est la
démonstration du Traité sur I'éloquence en vulgaire, ou la variabilité qui lui
posait probleme dans le Banquet s’y voit maintenant démontrée comme
étant naturelle, liée a la nature rationnelle et libre de ’lhomme (’homme est
libre, a besoin d’exprimer ses pensées, et a des pensées en nombre infini,
et a donc un langage variable « selon son plaisir », etc.). Pour que les Italiens
s’entendent avec un langage commun, il invente cette notion de « vulgaire
illustre », sorte de norme régulatrice des différents parlers, construite a partir
des productions poétiques les plus excellentes. Autour de ce théme, on a fait



un travail sur 'lhomme comme animal politique et parlant, avec des collegues
médiévistes, littéraires, historiens, philosophes, etc. qui était passionnant. Et
cette dimension politique des travaux sur les théories linguistiques
m’intéresse beaucoup. Alors évidemment, je I'ai suivie en travaillant sur le
blasphéme, qui était une question contemporaine, et on a travaillé en
séminaire trois ans a [I'EPHE, en invitant des juristes, des
contemporanéistes, en essayant aussi d’aller voir du c6té d’autres
civilisations, en s’interrogeant sur les répercussions que pouvait avoir le fait
d’insulter la divinité, sur ses conséquences sociales ou politiques, comme on
les voit dans nos sociétés occidentales monothéistes en particulier. La aussi,
on a été étudier les textes scripturaires de différentes traditions religieuses,
on a fait un travail vraiment trés large pour arriver a cette idée du blasphéme
comme « symptdéme », a savoir qu’il y avait quelque chose de nature
politique dans le blasphéme (Rosier Catach 2020b). On I'a vu a I’époque
médiévale, Corinne Leveleux (2001), dans son grand livre I'a bien montré,
c’est-a-dire qu’on voit bien que quand la question du blasphéme se pose,
c’est autre chose qui est en jeu. Il s’agit en réalité d’'une prise de pouvoir, de
I'affirmation d’un pouvoir a un moment donné. Et donc ce n’est pas par
hasard que le probleme se pose a un moment donné, ce n’est pas
uniguement une question religieuse, c’est aussi une question politique. Et
donc cette dimension politique, je voudrais continuer a la travailler. Nous
continuons un peu a travailler sur le blasphéme, peut-étre nous arriverons a
faire un livre collectif sur ce theme. Mais je crois qu’il y a différentes
dimensions a étudier dans cette perspective. Et d’ailleurs j’avais terminé mes
cours au College de France sur ce théme, sur ce qu'on peut appeler
I'« éthique du langage ». Je crois qu’a I'heure actuelle, nos études
historiques, celles menées dans notre équipe, avec d’autres collegues,
peuvent avoir des choses a dire sur cette éthique du langage. On est quand
méme dans une période extrémement perturbée, de fake news, de
mensonges, de diffamations, de calomnies, de cancel culture — on est obligé
de prendre des termes anglais ! — on peut peut-étre intervenir... Comme je
le disais, dans cette littérature sur les péchés de langue, on trouve une sorte
d’éthique du langage, qui ne consiste pas seulement en des affirmations
générales, mais qui s’appuie sur I'’étude des théories elles-mémes, jusque
dans les détails les plus complexes de leur élaboration a un moment donné.
Et peut-étre que le Moyen Age — méme si on ainsi I'air de plaider pour sa
paroisse — peut-étre que le Moyen Age est intéressant parce qu’on voit a
quel point, de I'élaboration d’une théorie linguistique jusqu’a sa dimension
politique, religieuse, sociale, sociétale, etc., tous les éléments sont tellement
liés que I'on est en-deca de leur séparation en des disciplines différentes.
C’est une idée que je voudrais continuer a travailler sous une forme ou sous
une autre, et de plus en plus d’ailleurs en collaboration avec des collegues
d’autres aires géographiques, d’autres traditions, et surtout d’autres
disciplines, ce qui est absolument indispensable.



Références bibliographiques

Bériou, Nicole, Jean-Patrice Boudet gt Iréne Rosier-Catach, dir. 2014. Le
pouvoir des mots au Moyen Age. Turnhout : Brepols.

Bourdieu, Pierre. 1982. Ce que parler veut dire. L'économie des échanges
linguistiques. Paris : Fayard.

Briguglia, Gianluca, Sonia Gentili et Irene Rosier-Catach, dir. 2020.
L’homme comme animal politique et parlant. Philosophical
Readings 12(1).

Butler, Judith. 2004. Le pouvoir des mots. Discours de haine et politique du
performatif. Paris : Ed. Amsterdam.

Casagrande, Carla et Silvana Vecchio.1987. I peccati della lingua.
Disciplina ed etica della parola nella cultura medievale. Roma :
Istituto della Enciclopedia italiana. [Traduction francaise par Philippe
Baillet : Casagrande, Carla et Silvana Vecchio. 1991. Les péchés
de la langue. Discipline et éthique de la parole dans la culture
médiévale. Préf. de Jacques Le Goff. Paris : Ed. du Cerf].

Chomsky, Noam. 1966. Cartesian Linguistics. A Chapter in the History of
Rationalist Thought. New York. London : Harper and Row.
[Traduction francaise de Nelcya Delanoé et Dan Sperber :
Chomsky, Noam. 1969. La linguistique cartésienne. Un chapitre de
I'histoire de la pensée rationaliste ; [Suivi de] La nature formelle du
langage. Paris : Seuil].

Dante Alighieri, De vulgari eloquentia = Dante Alighieri. De I'éloquence en
vulgaire. Introduction et appareil critique par Irene Rosier-Catach,
Traduction francaise par Anne Grondeux, Ruedi Imbach et Iréne
Rosier-Catach. Paris : Fayard. 2011.

Ebbesen, Sten et Frédéric Goubier. 2010. A catalogue of 13th Century
Sophismata. Paris : Vrin.

Ebbesen, Sten et Iréne Rosier-Catach. 2019. Boethii Daci aliorumque
Sophismata, (Corpus philosophorum Danicorum Medii Aevi IX). La
Hague : Prostat apud Librarium Universitatis Austro-Danicae.

Fioravanti, Gianfranco, éd. 2014. Dante Alighieri, Opere, vol. Il. Milan : Mondadori.



Foucault, Michel. 1966. Les Mots et les Choses. Une archéologie des
sciences humaines. Paris : Gallimard.

Godelier, Maurice. 1996. L’énigme du don. Paris : Fayard.

Grice, H. Paul. 1991 [1989]. Studies in the Way of Words. Cambridge
(Mass.) / Londres : Harvard University Press.

Grondeux, Anne et Irene Rosier-Catach. 2006. La "Sophistria” de Robertus
Anglicus. Avec la collaboration de Christine Brousseau-Beuerman
et Mary Sirridge. Paris : Vrin.

Grondeux, Anne et Irene Rosier-Catach. 2017a. Les Notae Dunelmenses
(Durham C.IV.29). Priscien lu par Guillaume de Champeaux et son
école (2 vols.). Turnhout : Brepols.

Grondeux, Anne et Irene Rosier-Catach. 2017b. William of Champeaux (c.
1070-1121), the Glosulae on Priscian and the Notae Dunelmenses.
Historiographia Linguistica 44(2-3) : 306-330.

Jolivet, Jean. 1982 [1969]. Arts du langage et théologie chez Abélard.
Paris : Vrin.

Kdnig-Pralong, Catherine. 2016. Médiévisme philosophique et raison
moderne de Pierre Bayle a Ernest Renan. Paris : Vrin.

Laugier, Sandra et Daniele Lorenzini, dir. 2021. Perlocutoire. Normativités
et performativités du langage ordinaire. Paris : Mare & Martin.

Le Goff, Jacques et Jean-Claude Schmidt. 1979. Au Xlll¢ siécle, une parole
nouvelle. In : Histoire vécue du peuple chrétien, dir. par Jean
Delumeau. Toulouse, Privat. 1979. Tome 1. 257-279.

Leveleux, Corinne. 2001. La parole interdite. Le blaspheme dans la France
médiévale (Xllle-XVIe siecles) : du péché au crime. Paris : De
Boccard.

Libera (de), Alain. 1996. La querelle des universaux, de Platon a la fin du
Moyen age. Paris : Seuil.

Libera (de), Alain. 2016. L archéologie philosophique. Paris : Vrin.

Libera (de), Alain & Iréne Rosier-Catach. 2019a. Philosophie du langage et
théologie au Moyen Age, 1. Philosophie et théologie dans le
langage. College de France, 1er avril 2019 : https://www.college-de-
france.fr/agenda/seminaire/philosophie-du-langage-et-theologie-au-




moyen-age/philosophie-du-langage-et-theologie-au-moyen-age-
philosophie-et-theologie-dans-le-langage

Libera (de), Alain & Iréne Rosier-Catach. 2019b. Philosophie du langage et
théologie au Moyen Age. 2. Vérité et indicible. Collége de France, 8
avril 2019 : https://www.college-de-
france.fr/agenda/seminaire/philosophie-du-langage-et-theologie-au-
moyen-age/philosophie-du-langage-et-theologie-au-moyen-age-
verite-et-indicible

Libera (de), Alain & Iréne Rosier-Catach. 2019c. Philosophie du langage et
théologie au Moyen Age. 3. Performativité et éthique du langage.
College de France, 15 avril 2019 : https://www.college-de-
france.fr/agenda/seminaire/philosophie-du-langage-et-theologie-au-
moyen-age/philosophie-du-langage-et-theologie-au-moyen-age-
performativite-et-ethique-du-langage

Libera (de), Alain et Irene Rosier-Catach. (a paraitre). The Oxford/Paris
split revisited. In : Modes, Terms and Propositions. Continental
versus British Traditions in Medieval Logic, éd. par Christoph Kann
and Christian Rode. Peeters Louvain.

Lusignan, Serge. 1986. Parler vulgairement, les intellectuels et la langue
francaise aux Xllle et XIVe siecle. Paris : J. Vrin ; Montréal : Presses
de I'Université de Montréal.

Porge, Erik. 2000. Jacques Lacan, un psychanalyste. Parcours d'un
enseignement. Ramonville-Saint-Agne : Erés.

Robert, Jean-Noél. 2012. La hiéroglossie japonaise. Paris : College de
France / Fayard. Lecons inaugurales du Collége de France.

Robins, Robert Henry. 1969. A Short History of Linguistics. London :
Longmans.

Rosier-Catach, Iréne. 1983. La Grammaire spéculative des Modistes. Lille :
PUL.

Rosier-Catach, Iréne. 1984. Grammaire. logique, sémantique. Deux
Dositions,oooosées au XlllIe siécle : Roger Bacon et les modistes.
Histoire Epistémologie Langage 6(1) : 21-34.

Roger Bacon, De signis = Roger Bacon. Des signes. Avant-propos,
introduction, traduction, commentaire et notes par Iréne Rosier-
Catach, Laurent Cesalli, Alain de Libera, Frédéric Goubier. 2022.
Paris : Vrin.



Rosier-Catach, Iréne. 1991. Les sophismes grammaticaux au Xllle siécle.
Medioevo 17 : 175-230.

Rosier-Catach, Iréne. 1994a. La parole comme acte. Sur la grammaire et la
sémantique au Xllle siecle. Paris : Vrin.

Rosier-Catach, Iréne. 1994b. Enonciation et sacrements. In : Langues et
langage. Problemes et raisonnement en linguistique, Mélanges
offerts a Antoine Culioli, dir. par Janine Bouscaren, Jean-Jacques
Franckel et Stéphane Robert. Paris : PUF. 501-507.

Rosier-Catach, Iréne. 1995. Les développements médiévaux de la théorie
augustinienne du mensonge. Hermes 15-16 : 87-99.

Rosier-Catach, Iréne. 2004. La parole efficace : Signe, rituel, sacré. Avant-
Propos d’Alain de Libera. Paris : Seuil.

Rosier-Catach, Iréne. 2006. Le parler des anges et le nétre. In: « Ad
ingenii acuitionem », Studies in honour of Alfonso Maieru, €d. par
Stefano Caroti & al. Textes et études du Moyen Age, 26. Louvain-
La-Neuve : Fidem. 377-401.

Rosier-Catach, Iréne. 2008. La tour de Babel dans la philosophie du
langage de Dante. In : Zwischen Babel und Pfingsten [Entre Babel
et Pentecdte], dir. par Peter von Moos. Munster et Zirich : Lit
Verlag. 183-204

Rosier-Catach, Iréne, éd. 2011. Arts du langage et théologie aux confins
des Xle/Xlle siecles. Textes, maitres, débats. Turnhout : Brepols.

Rosier-Catach, Iréne. 2012. Sur Adam et Babel : Dante et Aboulafia. In : En
mémoire de Sophie Kessler-Mesguich, éd. par Jean Baumgarten,
José Costa, Jean-Patrick Guillaume et Judith Kogel. Paris : Presses
Sorbonne nouvelle. 115-140.

Rosier-Catach, Iréne. 2014a. Les Médiévaux et Port-Royal sur I'analyse de
la formule de la consécration eucharistique. In : Penser I'histoire des
savoirs linguistiques, Hommage a Sylvain Auroux, textes réunis par
Sylvie Archaimbault, Jean-Marie Fournier et Valérie Raby. Lyon :
ENS Editions. 535-555.

Rosier-Catach, Irene. 2014b. Regards croisés sur le pouvoir des mots au
Moyen Age. In : Le pouvoir des mots au Moyen Age, éd. par Nicole



Beriou, Jean-Patrice Boudet et Iréne Rosier-Catach. Turnhout :
Brepols. 511-585.

Rosier-Catach, Irene. 2017. Le blaspheme et I'invention du huitieme péché
capital, le “péché de langue”. PO&SIE 162. Trans Europe Eclairs (2)
: 94-104.

Rosier-Catach, Iréne. 2020a. The “linguistic turn” of medieval logic in the
early 12th century. Conférence donnée le 16/04/2020, Virtual
Medieval Colloquium :
https://inmediasphil.wordpress.com/2020/04/10/virtual-colloquium-4-
featuring-irene-rosier-catach/

Rosier-Catach, Iréne. 2020b. Le blasphéme — Perspectives historiques,
théoriques, comparatistes. Annuaire de 'EPHE 2018-2019, 127.
535-550.

Rosier-Catach, Iréne. (a paraitre). Le blasphéme et les péchés de langue,
face a la philosophie du langage contemporaine. In : Verba et
mores. Studi per Carla Casagrande.

Spiers, Carla. 2020. Magie et poésie dans I'lnde ancienne. Edition, traduction et
commentaire de la Paippaladasamhita de I'Atharvaveda, livre 3. Thése de
doctorat dirigée par Nalini Balbir, soutenue en 2020, PSL / Ecole pratique
des hautes études.

Bibliographie complémentaire

Rosier-Catach, Iréne. 1988. Le traitement spéculatif des constructions figurées au
treizieme siecle. In : L 'héritage des grammairiens latins, de I'Antiquité aux
Lumiéres, éd. par Iréne Rosier-Catach. Louvain : Peeters. 181-204.

Rosier-Catach, Iréne. 1988a. Evolution des notions d’equivocatio et univocatio au
Xlle siecle. In : L'ambiguité. Cing études historiques, éd. par Irene Rosier-
Catach. Lille : Presses universitaires de Lille. 103-162.

Rosier-Catach, Iréne. 1988b. Roger Bacon, Al-Farabi, et Augustin. Rhétorique,
logique et philosophie morale. In : La rhétorique d’Aristote, traditions et
commentaires, de I'Antiquité au XVlle siecle, éd. par Gilbert Dahan et
Irene Rosier-Catach. Paris : Vrin. 87-110.

Rosier-Catach, Iréne. 1995. Henri de Gand, le De Dialectica d’Augustin, et
'imposition des noms divins (édition et analyse). Documenti e studi
sulla tradizione filosofica medievale 6 : 145-253.



Rosier-Catach, Iréne. 1997. Roger Bacon: Grammar. In : Roger Bacon and the
Sciences: Commemorative Essays 1996, éd. par Jeremiah Hackett
Leiden : Brill. 67-102.

Rosier-Catach, Iréne. 1998. Le ‘Tractatus de constructione’ de Gosvin de
Marbais, édition, introduction et notes. Nimegue : Artistarium.

Rosier-Catach, Irene. 2009a. Intentions, conventions, performativity. Medieval
discussions about sacramental formulas and oaths. HERSETEC —
Joumal of Hermeneutic Study and Education of Textual Configuration
3(1) : 1-14.

Rosier-Catach, Iréne. 2009b. Qui connait Jacques de Venise ? Une revue de
presse. In : Les Grecs, les Arabes et nous. Enquéte sur l'islamophobie
savante, éd. par Philippe Biittgen, Alain de Libera, Marwan Rashed et
Irene Rosier-Catach. Paris : Fayard. 21-47.

Rosier-Catach, Iréne et Giacomo Gambale. 2010a. “Confusio” et “variatio” selon
les anciens commentateurs de la Commedia. Bollettino di italianistica
7(2) : 78-119.

Rosier-Catach, Irene. 2010b. Grammar. In : Cambridge History of Later Medieval
Philosophy, €d. par Robert Pasnau. Cambridge : University Press. 197-
216.

Rosier-Catach, Irene. 2010c. Man as a Speaking and Political Animal: A Political
Reading of Dante’s De vulgari eloquentia. In : Dante's Plurilingualism:
Authority, Vulgarization, Subjectivity, éd. par Sara Fortuna, Manuele
Gragnolati et Jurgen Trabant. Oxford : Legenda. 34-53.

Rosier-Catach, Iréne. 2014. L'uomo nobile e il volgare illustre. In : Ortodossia e
eterodossia in Dante Alighieri, éd. par Carlota Cattermole, Celia de
Aldama, Chiara Giordano. Madrid : Ediciones La Discreta. 164-189.

Rosier-Catach, Irene. 2015. Communauté politique et communauté linguistique.
In : La legitimité implicite, vol. |, éd. par Jean-Frangois Genet. Paris :
Presses de la Sorbonne. 225-243.

Rosier-Catach, Irene. 2018. Lefficacité du langage dans la pensée médiévale. In :
De l'action au discours, édité par Bruno Ambroise. Londres : Iste éditions.
23-41.

Rosier-Catach, Iréne. 2019. Lhistorien, les mots, les traductions. Methodos 19,
Discussion avec Carlo Ginzburg, en ligne :
https://journals.openedition.org/methodos/5138




Rosier-Catach, Irene. 2019a. Dante et le langage : ni modiste, ni cabbaliste. In :
Dante et laverroisme, éd. par Alain de Libera, Jean-Baptiste Brenet, Iréne
Rosier-Catach. Paris : Belles-Lettres. 79-115.

Rosier-Catach, Irene et Goubier, Frédéric. 2020. Trivium in the Xlith century. In: A
Companion to Twelfth-Century Schools, éd. par Cédric Giraud. Leyden :
Brill. 141-179.

Rosier-Catach, Irene et Goubier, Frédéric. 2021. Trivium. In : Grundriss der
Geschichte der Philosophie. Band 3/1. Die Philosophie des Mittelalters.
12. Jahrhundert, éd. par Laurent Cesalli, Ruedi Imbach, Alain de Libera,
Thomas Ricklin (). Basel : Schwabe Verlag. 1031-1082.

Rosier-Catach, Irene. 2020. Signification et efficacité du langage dans la pensée
médiévale occidentale : pratiques linguistiques et discours réflexifs. In

Langue et science, langage et pensée (Colloque de rentrée, College de
France 2018), éd. par Jean-Noél Robert. Paris : Odile Jacob. 243-260.

Liste compléte des publications et communications

https://htl.cnrs.fr/equipe/irene-rosier-catach/

Sélection d’articles

http://univ-paris-diderot.academia.edu/lréneCatach




